Parlatorio, jakso 3
[musiikkia]

Elina Pyy: Tervetuloa kuuntelemaan Parlatorio-podcastia. Tama on Suomen Rooman-instituutin oma
podcast, jossa antiikki, keskiaika, renessanssi ja nykypdiva juttelee keskendan mita kiinnostavimmista
asioista. Taalla taas Elina Pyy. Ma oon instituutin tutkijalehtori ja talld kertaa mun kaverina on
Tuomas Heikkild, keskiajan tutkija, kirkkohistorian professori ja instituutin aikaisempi johtaja.
Tervetuloa.

TH: Kiitos, kiitos. Tosi hauska olla mukana.

EP: Ma nyt aluksi aina kysyn tata Rooma ja Villa Lante -suhdetta ja nyt spoilasin sen sanomalla, etta
olet ollut meilla johtajana aikaisemmin, mutta kylla se suhde varmaan menee paljon kauemmas.
Haluatko kertoa siita?

TH: Joo. Totta kai. Mulla oikeastaan Rooma-suhde alkoi siitd, kun ma jatko-opiskelijana menin
vuodeksi Vatikaanin kirjastoon. Suoritin sellaisen eurooppalaisen keskiajantutkimuksen diplomin ja
asuin silloin Villa Lanten piirissa. Se oli ensimmainen kerta, kun ma tulin Suomen Rooman-instituutin
piiriin, ja se oli 90-luvun puolivalin jdlkeen heti. Ja silloin oli jannalla tavalla viela silleen, etta Villa
Lante oli hyvin antiikintutkimusvetoinen, nythan se skaala on vdahan laajempi.

EP: Onneksi.

TH: Eli me oltiin aavistuksen sellaisia kummaijaisia viela. Meita oli pari ihmista sielld, jotka tehtiin
keskiaikaa. No, nyt ollaan siind mahtavassa tilanteessa, niin kuin sa tuossa alkuspiikissa sanoit, etta
antiikki, keskiaika, renessanssi, kaikki muut ajat keskustelee sielld keskenaan, ja se on tietysti myos
instituutin pointti sikali kuin ma sitd ymmarran. Se on fiksuimpien omien alojensa fiksuimpien
suomalaisten kohtauspaikka, oli se ala sitten melkein mika hyvansa.

EP: Kylla. Ja sitten koko ajan opimme toisiltamme my®dskin, kun on eri alojen asiantuntijoita. Ja tosi
paljonhan niitd yhteyksia |0ytyy sitten tietysti antiikin ja keskiajan ja renessanssin valilta.

TH: Niinpa. Kaikki liittyy kaikkeen. Sen jalkeen, kun ma olin sitten vuoden padivat asunut Lantessa, niin
sitten muutamaa vuotta myohemmin multa kysyttiin, voisinko ma olla kdytettavissa instituuttia
ylldpitdvan sadtion asiamieheksi ja siind hommassa ma olin sitten reippaat viisi vuotta, ja se oli siinad
mielessa kauhean opettavaista, ettd tajusi ikdan kuin suomalaisesta ndakokulmasta, kuinka
poikkeuksellinen instituutio meilla on Villa Lantessa, kuinka se on paikka jonka hyvin, hyvin monet
suomalaiset tuntee. Tutkimusten mukaanhan yli neljasosa suomalaisista tietda heti “aah Villa Lante,
mahtava paikka”. Ja tosiaan sitten ma oon ollut nelja vuotta johtajana ja sen lisdksi pyorittanyt
erilaisia kursseja instituutissa. Kylla se on ollut hyvin vahvasti suuren osan aikuista ja ajattelevaa
eldmaa suuri osa mun elamaa.

EP: Millainen se sun johtajakausi oli? Me tanaan puhutaan sun sen aikaiseen tutkimusaiheeseen
liittyvista asioista. Haluatko sa valottaa sita nyt etukateen?

TH: No kukaan ei varmaan kuvittele, ettd ma vastaisin, etta oli ihan hirveéts, eika se ollutkaan. Se oli
tietysti monin tavoin aivan ihanaa. Se ettd paasee johtamaan tuollaista upeaa instituuttia, joka
sijaitsee Suomen ainoassa renessanssipalatsissa hyvin eteldisessa Suomessa eli siind Gianicolo-
kukkulan pienessa Suomi-plantissa, niin se on tietysti ihan poikkeuksellista. Tietenkdadn mikaan
homma ei ole pelkastadn ruusuilla tanssimista vaan mydskin Franciacortan juomista. Tosi
monivivahteinen kausi, superopettavainen kausi, siind oppi ihmisesta ja maailmasta paljon, koska
niin kuin itse tiedat, koska instituutissa tyoskentelet, etta kyllahan sielld saa jokainen tehda kaikkea



mahdollista ldhtien jostain pienestd nikkarinhommasta ja paatyen mitda mahtavimpiin ihmeellisten
ihmisten tapaamisiin ja niin edelleen. Se on niin kuin sateenkaari koko homma.

EP: Kylld Villa Lantesta saa varmaan helposti sellaisen hyvin glamoréésin kuvan, koska se on niin
uskomattoman kaunis paikka, kaunis rakennus, kauniilla nakoalapaikalla, mutta tosiaan siella
asumisessa ja tyoskentelyssa tulee kylla helposti se elaman koko kirjo.

TH: Niin, ja tietenkin kaikki on kokijalleen arkea. Totta kai se kokonaisuutena oli ihan super-
superhienoa. Taytyi monesti vain nipistaa itsedaan, kun katseli jonnekin jalkojensa alla laskeutuvaan
Roomaan, ettd onko tama oikein tottakaan. Kylla se on suomalaisittain ihan uskomaton saavutus,
ettd meilld on niin hieno instituutti siella.

EP: Sun johtajakaudella sulla oli tutkimusprojekti, joka kasitteli aikaa ja ajan mittaamista seka
antiikissa etta keskiajalla ymmartaakseni.

TH: Joo, ja tdssa oikeastaan palataan siihen, etta kaikki liittyy kaikkeen. Ei oikeastaan voisi tutkia
aikaa vain nykyaikana, jos ei otettaisi niita pitkia, historiallisia jatkumoita mukaan suureen kuvaan. Ja
sama tietenkin, vaikka ma olen itse taustaltani nimenomaan keskiajan tutkija, niin kylldhan ne juuret
ovat sielld antiikissa ja toisaalta kaikki se mita keskiajalla kiteytyi aikakasityksiin ja ajan mittaamiseen
ja sen erilaisiin poliittisiin ja uskonnollisiin dimensioihin, niin ne sateilee vield tanakin paivana
meidan arkeen.

EP: Kylla. Miten sa innostuit tasta tutkimusaiheesta? Tai miksi sd koet, etta se oli tarkea
tutkimusaihe, ajan tutkiminen ja ajan mittaamisen tutkiminen?

TH: Kun me tutkitaan menneisyytta, niin totta kai aika on koko ajan lasna. Usein meille tutkijoille aika
on jonkinlainen sellainen mittatikku, jolla katsotaan, kuinka kauas menneisyyteen me ollaan
oikeastaan menty, ja aika on ldhinna kronologian apuvaline. Itselle ehka sellainen ahaa-elamys oli
ymmarrys siitd, etta kalenteri tai mika tahansa tallainen ajan mittaamisen valine, niin se on itse
asiassa tiivistelma arvoista, arvostuksista, identiteetista. Jos me katsotaan vaikka vuoden 2020
suomalaista kalenteria, niin me huomataan, etta siind on hirvedn paljon erilaisia ajallisia
kerrostumia. Jos me otetaan vaikka viikonpaivat, ne tietysti useimmat toistaa pakanallisten
jumaluuksien nimid. Jos me katsotaan vaikkapa nimipaivia nykyajan suomalaisessa kalenterissa, niin
suurin osa edelleenkin on joko hyvin vanhoja pyhimyspaivia suoraan keskiajalta tai sitten jotakin
1800-luvun, 1900-luvun alun erilaisia tallaisia kansallisromanttisia, ikdan kuin nationalistisia paivia.
Jos me katsotaan vaikka liputuspaivia, niin ne on tietenkin sellaisia ikddn kuin koko kansakunnan
tietylla tavalla "yhteisen tahdon tiivistymia”. Meilla on virallisia liputuspaivia vajaa kymmenen ja jos
me katsotaan vaikka vaan niitd — mitka on niita péivid, jotka Suomen kansa tahtoo pyhittda niin
hienoiksi, etta silloin pistetdadn meidan yhteinen symboli salkoon — niin me saadaan tietynlainen kuva
suomalaisuudesta, ja suoraan sanoen se kuva, joka me saadaan nyt meidan virallisista
liputuspadivistd, on aika kansallishenkinen ja ehkd vahan militaristinenkin. Meilld muistellaan siella
puolustusvoimia — muistellaan kylla ditejakin — mutta ne on hyvin tallaisia koti, uskonto ja isdinmaa -
henkisia.

EP: Tama ajatus siita, etta kalenteria katsomalla nakee kulttuurisia arvostuksia, ndkee jotain
kansakunnan tai kulttuurin identiteetistd, mutta se on varmaan sellainen asia, jossa muutokset
paivittyy aika hitaasti sinne kalenteriin sitten. Liputuspaivia ei hirvedn herkasti aleta muuttamaan, no
lisdta ehka mutta ei ainakaan poistaa.

TH: Joo, noin antiikintutkijaksi olet hammastyttavan hyvin perilld keskiaikaisista kaytannoista ja myos
nykyajan kdytanndista. Just tolleen se menee. Ja pointti on se, etta tallaisista yhteisista juhlista
ollaan yleensa hyvin haluttomia luopumaan, eli pikkuhiljaa kalenteri tayttyy ja tayttyy ja niinpa
meillakin vaikka nykyinen nimipaivakalenteri — tanaan nimipaivaansa viettavat se ja tdma ja tuo ja
tuo — pikkuhiljaa sinne kasaantuu yha enemman ja enemman kamaa. Suuri pointti on just se, etta
kuitenkin nama paivittyy koko ajan ndma kalenterit ja se aineisto, jota halutaan ikdan kuin taman



yhteisén voimin muistaa, ja se nimenomaan tekee kalentereista niin arvokkaan tutkimuskohteen,
koska ne on ikaan kuin tallainen peili, joka kertoo sen yllapitdjayhteison arvoista, siitd mitka asiat
ovat sille yhteisolle niin tarkeitd, ettda vuodesta toiseen se haluaa muistaa ja kunnioittaa naita asioita,
joita se ei missdan nimessa halua unohtaa.

EP: Tuo on todella hyva pointti. Harvoin tulee ajatelleeksi, en ole tullut ajatelleeksi, etta kalenteri
puhuu meille niin paljon téllaisista asioista, mutta ndinhan se todella tekee. Ja sitten kun miettii
aikaa... Siis aikahan on jollakin tavalla universaali asia, kaikilla ihmisyhteisilla on jonkinlainen suhde
aikaan, mutta sitten taas millainen se on, miten sita aikaa ajatellaan, se on hyvinkin
kulttuurisidonnaista. Tassa podcastissa me paljon puhutaan jatkumoista, siitd miten me voidaan
nahda jotakin yhteistd, mutta varmaan erojakin on paljon. Naetko sa tolleen dkkiseltdaan tai
kylmiltdan merkittavia eroja tai yhtalaisyyksia siind meidan suhteessa aikaan verrattuna sitten vaikka
keskiaikaan?

TH: Kylla ma nden huomattavasti enemman yhtalaisyyksia kuin eroja. Ja taa kylla koskee melkein
mita tahansa asiaa, kun ma katson menneisyyteen. Pitkat jatkumot erottuu sielld ikdan kuin
punaisina lankoina, jotka on vienyt meidan kulttuuria eteenpéin ja meidan ajatuksia eteenpdin. Totta
kai ne on kaartanu nama punaiset langat valilld yhteen suuntaan ja valilla toiseen suuntaan, mutta
siltikin useimmiten ne langat on pysynyt sekaantumatta ja aika selkeina. Jos me katsotaan tosiaan
vaikka aikakasitysta, niin kylla ma sanoisin, etta keskiajalla ajasta on ajateltu hyvinkin samalla tavalla
kuin mitd me nykyaan ajatellaan. Se aika, jolloin yksilo elda, on jollakin tavalla sen yksilon
nakodkulmasta taysin poikkeuksellista. Koko siihenastinen historia on johtanut siihen, ettd nyt mina
patsastelen taalla maan pinnalla ja siihen tietenkin liittyy ikdan kuin kdantopuolena mydskin se, etta
sitten ajatellaan, ettd mita taman jalkeen voi oikeastaan enda seuratakaan. Nyt meilld on niin
modernia aikaa ja meilld on niin paljon kaikkea erilaisia uhkia ja haasteita, ettd mitds tastakin tulee.

EP: Sellainen kaikki on jo keksitty, kaikki on jo koettu -ajattelutapa. Mika varmaan just johtuu siit3,
ettd meidan on helpompi katsoa taaksepdin kuin katsoa eteenpain sinne tuntemattomaan.

[musiikkia]

EP: Joo. Mitenkas sitten ajan mittaamisessa on historiassa havaittavissa tallaisia tiettyja merkittavia
murroskohtia, kun on vaikka siirrytty kalenterista toiseen. Mitd ne on ne merkittavimmat nyt kun
katsotaan taaksepain?

TH: Ekaksi taytyy sanoa, ettd ajan mittaamisessa ja kalentereissa on tietenkin hirvedn paljon
vallankaytt6a, olkoon se uskonnollista vallankayttoa tai maallista vallankayttoa, koska kenen
kalenteria seuraat, sen lauluja laulat. Me kaikki tiedetddn omissa kiireisissa aikatauluissamme, etta
kalenteri paljolti sanelee sitd, mitd me tehddan. Tanaan Elina oli sanonut, ettd mun taytyy olla taalla
studiossa klo 9.30 ja niinpa ma sotkin tihkusateessa vastatuuleen taysilla, jotta ma olisin 9.30 taalla.

EP: Valtava merkitys arkipdivan eldamaan.

TH: Siis kalenteri vaikuttaa ihan jokaisen ihmisen elamaan ja sen takia vallanpitajat — oli ne sitten
uskonnollisia tai maallisia vallanpitdjia — on aina ollut kauhean kiinnostuneita siitd, etta he pystyisivat
vahan rukkaamaan kalenteria.

EP: Aina on kuitenkin tehty pienid saatoja tai isompia sdatoja ajan mittaamiseen. Johtuuko se sitten
siitd, ettd matemaattisesti laskien on pitanyt saada ne paivat oikeille kohdille?

TH: Aina, kun joku taho puuttuu kalenteriin, se on hillitdn vallan osoitus. Mina tai me olemme niin
mahtavia, ettd itse aikakin tottelee meita. Nyt jos me ajatellaan ehka kaikkein suurinta
eurooppalaisen kulttuurin kalenterimuutosta, juliaanisen kalenterin tuloa vuonna 47 eKr. tai eaa.
niin se oli tietenkin hilliton tallainen intellektuaalinen ponnistus, mutta se oli myoskin valtava
vallannaytto.



EP: Totta kai.

TH: Ja sitten kesti yli 1500 vuotta, hillittéman pitkan patkan meidan historiaa kesti tama Caesarin ja
hanen kumppaniensa laatima kalenteri. Ja sitten kun 1582 paavi Gregorius Xlll keskella reformaation
merskeita lanseerasi uuden gregoriaanisen kalenterin, jota me ollaan nyt noudatettu naihin paiviin
saakka, se oli tietenkin myds kauhea vallanndyttdé nimenomaan silloin reformaatioaikana, jolloin
puoli Eurooppaa yhtakkia lipesikin paavin vallasta. Niin mahtavaa kamaa, jolla paavi pystyi
ndyttamaan, etta ta-daa: Kuka on kuitenkin myos ajan herra? Kuka tassa lopulta on oikeassa?

EP: Se gregoriaaninen kalenteri ei ole kuitenkaan kovin radikaalisti erilainen juliaanisesta, vai olenko
ymmartanyt vaarin?

TH: Ei, ei kovin radikaalisti. Se on itse asiassa vain paremmalla matematiikalla toteutettu juliaaninen
kalenteri. Se mika siina oli suuri ero, oli se, etta kun juliaaninen kalenteri oli siind mielessa epatarkka,
ettd kun se pyrkii seuraamaan auringon tai siis maan kiertoa auringon ympari se ei ollut ihan tarkka
ja niinpa 400 vuoden aikana tuli aina kolme paivaa gappia tai valia, ja sen takia vieldkin kuulee joskus
puhuttavan vanhaa lukua / uutta lukua. Ja sen takia esimerkiksi, kun Venaja otti vasta 1918 kayttoon
tdman gregoriaanisen kalenterin, niin sen takia itse asiassa lokakuun vallankumous tapahtui meidan
kalenterin mukaan marraskuussa.

EP: Aivan.

TH: Jannalla tavalla jos me katsotaan meiddan oman kalenterin tallaisia pimeimman ajan juhlia vaikka
jotakin Lucian padivaa 13. joulukuuta, niin Luciahan on tallainen ikdan kuin valon tuoja mutta se ei ole
endaa siind oikeassa paikassaan juuri sen takia, etta se kehitettiin juliaanisen kalenterin aikana ja
silloin, kun se juhla kehitettiin myohaiskeskiajalla, se itse asiassa ajoittui ikdan kuin nykyisen
kalenterin paivissa juuri sinne noin 21. joulukuuta, ja se todellakin oli pimeinta aikaa vuodessa,
jolloin sitd Lucian paivaa vietettiin. Sitten kun siirryttiin gregoriaaniseen kalenteriin, ndma vahan
vinksahti.

EP: Onpa kiinnostava yksityiskohta. Kun me dsken puhuttiin siita, etta kalenteri tayttyy, tulee tosi
tayteen helposti, koska sieltd aika nihkedsti luovutaan mistadn mutta sen sijaan lisdtdan paljon uutta
koko ajan, niin sehan varmaan johtuu osittain myds siitd, ettd me totutaan ja me ollaan totuttu
strukturoimaan aikaa, strukturoimaan vuotta ja meiddn omaa aikakasitysta varsinkin just niiden
juhlapaéivien perusteella ja Villa Lantessahan on itse asiassa useamman vuoden ajan ollut siella
keittion seinalld kalenteri, jossa on roomalaiset juhlapyhat merkitty ja niitd on paljon. Se, etta niita
on paljon, johtuu tietenkin osittain siita, etta siella nakyy kreikkalainen vaikutus roomalaisessa
kulttuurissa, sielld nakyy alkuperdisempia, itaalisia juhlapyhia ja sitten sielld ndkyy muualta
adoptoituja vaikutteita. Roomalaiset tosi mielelldaan otti vaikutteita kulttielamaan monesta paikkaa
imperiumia. Mutta sitten myds se, ettd kun on kyseesséa polyteistinen uskonto, niin on paljon jumalia
juhlittavaksi ja ne kaikki juhlathan eivat olleet suinkaan kaikille vaan jotakin juhlia saattoi viettaa vain
jokin tietty kaupunki tai tietty ammattiryhma tai mita ikina. Mutta sitten on my®6s niita universaaleja.
Mutta pointtina siis se, ettd se on ihan tdynna se kalenteri, joka paivalle 16ytyy joku syy nostaa malja,
jos sellaista etsii. Miten keskiajalla, kun siirryttiin vahitellen kristillisiin juhlapyhiin? Oliko niita aluksi
vahan? Alkoiko niita pikkuhiljaa tulla enemman? Miten tdysi se kalenteri oli? Mitka olivat tarkeimpia
juhlapyhia?

TH: Kylla se tendenssi on ehdottomasti noin niin kuin sanot, etta aluksi niita oli vahan ja koko ajan
tuli enemman, koska vanhoista ei haluttu luopua ja yha uusia pyhimyspadivia tai yha uusia juhlan
aiheita ilmaantui. Jannaa on se, ettd kun me tutkitaan naitad kalenterien kerrostumia, niin sielld on
aina vallitsevan kulttuurin tai tunnustuksen pyrkimys ikdaan kuin eliminoida ne aikaisemmat
juhlapyhat. No, ehka joulu on kaikkein paras esimerkki. Me ollaan totuttu siihen ajatukseen, etta
Jeesus syntyi 25.12., mutta sitten jos me mennaan katsomaan lahteita, eli tassa tapauksessa
Raamattua, ei se kerro yhtdaan mitaan siita, milloin Jeesus olisi syntynyt. Kerrotaan ainoastaan siita,
ettd Johannes Kastaja oli puoli vuotta vanhempi kuin Jeesus. Kun kristinusko 300-luvulla sitten



saavutti ensin laillisen ja sitten tunnustetun tai ainoan sallitun uskonnon aseman, niin vasta siina
vaiheessa fiksattiin ajatus, etta Jeesus olisi syntynyt 25.12. Ja se on tietenkin tietylla tavalla
symbolisesti sopivaa, etta tama ikdan kuin valon tuojan synttari ajoittuisi jonnekin sinne vuoden
pimeimpaan aikaan, mutta siitd tarkasta paivasta ei ollut minkaanlaista yksimielisyytta. Mutta sitten
jos me katotaan mita tapahtui aikaisemmin 25.12., niin sielldahan onkin ei-kristillisia juhlia, sielld on
antiikin Rooman keisarin tallainen jonkinlainen symbolinen syntymadpaiva — yllatys, yllatys —25.12.
Sielld on sol invictuksen, voittamattoman auringon kultin, juhla 25.12.

EP: Ja toi on mun mielesta aina ollut yksi ihanimpia ajatuksia, koska en itse tykkaa yhtaan tasta
vuoden lopusta, karsin tasta pimeydesta niin kuin varmaan moni muukin, niin se ajatus siita
voittamattoman auringon paivasta on jotenkin tosi ylevoittava. Siina jotenkin... Vaikka
ymmartaakseni tama ei ole ihan selvaa, ettéd oliko se sol invictuksen juhla, liittyiko se kiinteasti siihen,
ettd paiva alkaa pidentya, vai oliko sekin ehka jollakin tapaa sattumanvaraista. Mutta ajatuksen
tasolla se on musta hurjan kaunista, samalla just joulu valon juhlana myoskin.

TH: Joo. Ja se janna myoskin, ettd monet muut antiikin aikana kunnioitetut kultit tai jumaluudet
kuten vaikka Mitra tai Apollo, niin niilld oli hyvin vahvasti tekemistd myos tdman 25.12. tienoilla, ja
totta kai siind on ollut sitten mydskin antiikin roomalainen Saturnalia-juhla, jossa esimerkiksi
annettiin lahjoja, kuten me nykydan annetaan jouluna lahjoja jne.

EP: Ja kynttiloita myoskin. Kynttildt kuuluivat Saturnalian viettoon.

TH: Joo. Valon symboli tietysti sekin. Kun historiaa katsoo vaikkapa kalenteritutkimuksen
nakokulmasta, niin kyllahan kaikki on lainaa ja varastettua. Ehka sielld on jossain jotain uutta ja
sinistakin valilla, mutta ehdottomasti sellaiset pitkat jatkumot, vanhojen asioiden pukeminen uuteen
kaapuun, ne on sellaisia pointteja, jotka sielld korostuu. Ja tdssa kun puhutaan naista valon
symboleista, niin jos me ajatellaan vaikka sitten joitakin ihan keskeisia kristinuskon myodhaisantiikissa
ja keskiajalla omaksumia symboleja, niin ne tulee suoraan sielta auringon kunnioituksesta. Me
voidaan ajatella vaikka pyhimysten sadekehia, joka on ikdan kuin sellainen pikku aurinko, joka killuu
sielld pyhimyksen niskan takana tai paan ylapuolella. Jos me ajatellaan sitten vaikka hallitsijoiden
kruunuja, mitd muuta ne on kuin auringonsateitten symboleja.

[musiikkia]

EP: Miten sujuvasti tai takkuisesti se siirtyma meni naista roomalaisista niin sanotuista pakanallisista
juhlista kristilliseen jouluviettoon esimerkiksi? Jos mietitdan, ettd Saturnalia oli yksi suurimpia juhlia
roomalaisessa kalenterissa. Se saattoi olla viikkon mittainen juhlinta, ja se oli silla tavalla universaali
roomalaisessa maailmassa, etta sita vietti lahes kaikki. Niin kuinka vahvasti tdma interpretatio
cristiana nimenomaan, kuinka vahvasti yritettiin tietoisesti korvata ne pakanalliset juhlat ajoittamalla
samaan aikaan se suuri kristillinen juhla ja kuinka suuressa maarin kyse oli sellaisesta luontevasta
siirtymasta?

TH: No itse asiassa tassa on aika janna analogia. Me tiedetaan, etta esimerkiksi monet keskiaikaiset
kirkot on perustettu paikoille, jossa on ollut jo joku esikristillinen temppeli tai muuta. Kylla tdssa on
selvasti havaittavissa sellainen kirkon ikaan kuin kayttaytymiskuvio: halutaan korvata vanhat
merkitykset uusilla ja osaltaan se on tietysti ihan tallaista kdytannonldheista toimintaa. Kun
sydantalvella ei voinut esimerkiksi viljella maata ja oli enemman vapaa-aikaa kuin vaikka kesalla, niin
ihmiset halusi juhlia ja se pimea aika tietysti kutsuikin juhlimaan jotakin toivoa siita, etta
valoisammat ajat ovat edessa. Ja sitten jos me katsotaan vaikka tata kirkkojen paikka -esimerkkia,
niin ihmiset oli vanhastaan tottuneet tulemaan johonkin tiettyyn paikkaan, niin miksi sita ei
kaytettaisi hyvaksi? Tassa on ollut selkeasti tallaista suunnitelmallisuutta, siitd ma olen vakuuttunut,
mutta myoskin osaltaan sellaista ei ehka laskelmointiin perustuvaa, sellaista jatkumoa, etta oli hyvin
luontevaa joskus sydantalven aikana juhlistaa jotakin. Meilla ndista sydantalven juhlista voi mainita
vield vaikka meidan oman Pyhan Henrikin paivan, joka oli alun perin 20. tammikuuta keskiajalla, ja se
on sitten taas ollut tallaisessa suomalaisessa esikristillisessa maailmassa nimenomaan talven



keskipiste ja tallaisessa suomalaisessa muinaisessa karhun kunnioituksessa se oli juuri ikdan kuin
tallainen karhun talviunen keskipiste. 20. tammikuuta karhu kaantaa kylkea ja ajattelee, etta nyt on
vielad puoli talvea jaljella. Ja jannalla tavalla tdma nakyy sitten Pyhan Henrikin legendassa, joka on
1200-luvun lopussa laadittu ensimmainen kirjallinen teos, joka me itse asiassa tunnetaan Suomesta.
Siina kerrotaan siis noin laajasti ottaen Pyhan Henrikin makeudesta ja hdanen toimistaan, mutta siina
oli my0s tallaista viittailua, ettd Henrik oli ikdan kuin tallainen karhuhahmo ja siina ihan selvasti
ratsastetaan talla aikaisemmalla traditiolla.

EP: Eli ajatus ndissa usein on ehka se, etta joku tietty ajankohta on jo valmiiksi merkityksellinen, niin
sen sijaan etta yritettaisiin vakivaltaisesti kitkea pois sita merkitysta, niin annetaan sille uusia
merkityksia.

TH: Joo, just nain.

EP: Ainoa esimerkki mika mulla ehka tulee mieleen oli, ettd ymmartaakseni — jos en nyt ihan vaarin
muista — niin Lupercalia, joka oli myds yksi suurimpia roomalaisia vuosittaisia juhlia, niin mulla on
sellainen muistikuva, etta Lupercalia olisi ihan virallisesti kielletty sen juhliminen joskus
varhaiskristilliselld ajalla. Sehan korvautui sitten talla Pyhan Valentinuksen paivalla.

TH: Ja Valentinus on jalleen yksi ndista pyhimyksista, joista me ei todellakaan voida olla varmoja,
onko han edes millaan tavalla historiallinen henkil6 ollut. Kyllahan meilla on kalenterissa hyvin paljon
tallaisia selkeasti tietoisia yrityksia deletoida aikaisempaa kerrostumaa, ja usein se on tapahtunut
juuri tallaisten puolimielikuvituksellisten pyhimysten juhlilla. Mutta ylipdatansa aluksi
kristillisyydessa synttareitten vietto niin kuin vaikka Jeesuksen synttareiden vietto ei ollut millaan
tavalla keskeista, koska ajateltiin, ettd se nyt on tallaista maallista hapatusta vain ja me
suuntaudutaan ajatuksissamme jo tuonpuoleiseen. Mutta siind 300-luvulla sitten pikkuhiljaa tuli
tosiaan sitten ndiden maallisten synttareiden vietto ja Jeesuksen synttdrien vietto ja jopa ndiden
pyhimysten kuolinpaivia kutsutaan nimella dies natalis eli syntymapaiva, mutta silloin tarkoitetaan
ikdan kuin syntymaa tuonpuoleiseen eli tavallaan siihen ainoaan relevanttiin eldmaan keskiajan
kristittyjen nakokulmasta.

EP: Joo ja se on jannd, miten Suomessa ja varmasti muissakin Pohjoismaissa — tai siis toki muissa
Pohjoismaissa ja luterilaisissa maissa ehka ylipdataan — joulu on usein ainakin maallisessa
kalenterissa se suurin juhla, Jeesuksen syntyma, kun taas sitten paasidinen, Jeesuksen kuolinjuhla —
tai siis tietysti kuolleista nousemisjuhla — on katolisissa maissa usein hyvin paljon voimakkaammin
korostunut.

TH: Ja ortodoksisessa myos.

EP: Nyt kun mainitsit noista puolifiktiivisistad pyhista miehistd, hahmoista, joita on kaytetty ndiden
juhlien jollakin tavoin uusien perinteiden luomiseen, niin en voi olla ajattelematta Pyhaa Nikolausta,
kun joulusta puhuttiin. Mikas juttu tdama nyt sitten oli? Milloin se yhteys jouluun Pyhan Nikolauksen
kohdalla tuli tai syntyi?

TH: No se onkin tosi monisyinen kuvio. Niin kuin sanoit, joulupukki on saanut hahmonsa Pyhasta
Nikolauksesta, ja sehdn nakyy kauhean hyvin monien kielien joulupukin nimessa eli on Sinterklaas ja
Santa Claus. Yhteys ikdan kuin nykyiseen jouluun on syntynyt vasta 1800- ja 1900-lukujen aikana, kun
meidan tavallaan nykyinen joulujuhla on pikkuhiljaa joulukuusineen ja kaikkine nykyisine
muotoineen muotoutunut, mutta Nikolausta me pystytdan seuraamaan aina 300-luvulle saakka, ja
ilmeisestikin tdhan hahmoon on aikanaan ikdan kuin ymppaantynyt yhteen kaksi 300-400-luvulla
elanytta piispaa ja tama ikdan kuin Nikolauksen alkuhahmo on tallainen piispa, jonka on ajateltu
elaneen Myran kaupungissa Vahadssa-Aasiassa 300-luvulla, ja hanesta sitten keskiajalla kerrottiin jo
kaikenlaisia tarinoita. Hanen juhlapaiviakseen muotoutui 6. joulukuuta, joka on siis edelleenkin Niilon
padiva esimerkiksi suomalaisessa kalenterissa ja Nikolauksen traditioihin kuului muun muassa se, etta
hanella oli tietenkin paljon punaista yllaan kuten nykyiselld joulupukillakin, koska se tulee ikdan kuin



keskiaikaisen piispan vetimista, jotka puolestaan on kaikua sitten antiikin Rooman senaattorien
vetimista.

EP: Hyvin pitka jatkumo tassa!

TH: Joo. Hiippalakki, siina voi tietysti nahda piispan hiippaa tai mitraa. Siind on myds jotkut tutkijat
nahnyt, etta siind olisi fryygialaismyssyn jadnteitd, ja sitten taas fryygialaismyssysta on kehittynyt
esimerkiksi baretit ja baskerit. Eli harva suomalainen yrmysotilas, joka taistelee baretissa, kuvittelee
itse taistelevansa tai ymmartaa itse asiassa taistelevansa tonttulakki paassaan melkein.

EP: Naita siis ndakee naita tonttulakkeja, jos siis Roomassa esimerkiksi kdy antiikin veistoksia
esittelevissa, sisaltavistd museoissa, niin usein sellainen vahan mutkalla oleva fryygialaismyssy on
tunnistettavissa siella.

TH: Joo, ja sehdn on janna, koska se on nimenomaan yhteiskunnan heikko-osaisten symbolina. Usein
orjat tai sotavangit pitda naita. Mutta jo keskiajalla Nikolauksen kulttiin liittyi monia sellaisia piirteita,
jotka meilla liittyy nykyaan jouluun. Han toi lahjoja. Han oli tosi hyva tyyppi, joka toi lahjoja, ja siina
on sellainen tarina taustalla, ettd han oli huomannut, etta lahist6lla asuu kolme kdyhaa tyttoa, ja
tytot oli niin kdyhia, ettd heilla ei ollut varaa menna naimisiin, ja jokseenkin ristiriitaisesti sitten
naiden tyttojen isa kaavaili naille tytdille sitten uraa maailman vanhimmassa ammatissa noin
avioliiton sijasta, ja Pyha Nikolaus sitten kavi perdkkaisina iltoina viemassa lahjoja, kolme
kultakimpaletta naille tytoille. Ja joidenkin tarinoiden mukaan han heitti nama kultakimpaleet
ikkunasta sisdaan ja nama tytot 16ysi ne silleen ja joidenkin tarinoiden mukaan han - yllatys, yllatys -
kiipesi savupiipun paalle ja pudotti ne sieltd, ja silleenhan monissa maissa edelleenkin joulupukki tuo
lahjoja. Mutta lopputulos oli metodista huolimatta tai riippumatta se, ettd nama tytot sitten sai
rikkautta ja hyvat myotajaiset ja padsivat hyviin naimisiin, mika oli tietysti noin keskiajan kristillisten
nakokulmasta mainio juttu.

EP: Onnellinen loppu.

EP: Todella kiinnostavia pointteja ja keskustelu kylla. Taas kerran me nahdaan se, miten monet asiat
mitd me vaikka joulun juhlimisessa tehdaan, miten pitkat perinteet niilld ovat.

TH: Ehdottomasti.
[musiikkia]

EP: Ma tdhan loppuun voisin kysya viela sellaisen loppukevennyksen talla kertaa, etta jos palataan
niihin Rooma-muistoihin ja Rooma-aikoihin ja Villa Lante -aikoihin, mutta pysytdan tdssa samassa
teemassa. Minkalaisia mieleen jadneita juhlamuistoja ja juhlapdivakokemuksia sulla on sielta
Rooman-ajoilta?

TH: No nyt kun joulu Idhestyy, niin tietenkin joulu on mielessa ja ainahan se on mielessa, ja Villa
Lantessa oli jo paljon ennen mun aikaa ollut traditiona, etta luetaan joulurauhan julistus myd&skin
Roomassa, ja sehdan on Suomessa ehka meidan vanhin tallainen kaupunkitraditio 1200-luvulta ja
sellaisena makea. Ja nykyaan se liitetddan Turkuun ja Villa Lantessa on ollut tapana, ettd meidan
turkulainen intendenttimme Simo Orma sitten hieman turkulaisella aksentilla lukee sen d3neen. Ja
se oli mun mielesta aika mainio sellainen jouluun hiljentymisen alku joka vuosi, etta koko instituutin
asukkaat — reipas parikymmenta henkea — kokoontuu vahan syémaan herkkuja ja yhteiselle
lounaalle ja siina sitten...

EP: Kaunis traditio.

TH: Joo. Ja sitten sellainen ei kalenteriin sidottu juhlamuisto mulle tulee siita, kun paaministeri Juha
Sipila seurueineen oli maaliskuussa 2017 kaymassa Villa Lantessa, ja he tulivat suoraan Vatikaanista,



ja paaministerin henkivartija oli sielld sitten joutunut jattdmaan aseensa sveitsildiskaartin haltuun, ja
ma ihmettelin, kun Villa Lanten WC:hen jonotti sitten tallainen hyvin raamikas mies, joka sitten
yhtakkia kaantyi mun puoleeni ja kysyi: “Ootsd ndhnyt mun asetta?”. Ja se sai kylla siis selityksensa,
etta han oli henkivartija, joka etsi ihan konkreettista asetta, mutta se toi tdllaisen hieman oudon
himerryksen tdhan sindnsa hienoon juhlaan, jossa saatiin isdnndida Suomen padaministeria. Mutta
ehka hienoin juhlamuisto ilman mitaan tallaisia kyseenalaisia varityksia mulla liittyy mun
johtajakauden ihan viimeiseen juhlaan, joka jarjestettiin juhannuksena 2017, ja se oli tietenkin
itsendisen Suomen satavuotisjuhlavuosi ja siihen panostettiin oikein kovasti, ja me pidettiin sellaiset
keskikesan lavatanssit Villa Lantessa kahtena perakkaisena paivana, ja siella oli esiintyjia Suomesta ja
yleis6a Suomesta ja Italiasta, ja siita tuli tiettavasti tuon kohta puolituhatta vuotta vanhan
rakennuksen kaikkien aikojen suurin juhla noin kavijamaarassa. Meilla oli runsaasti yli 700 henkea
sielld ja se oli jotenkin vain sellainen mahtava tilaisuus, joka pyoristi kauniisti kaiken sen hyvan, mita
oli neljan vuoden aikana Villa Lantessa kokenut. Siind oli parhaat palat Suomesta, parhaat palat
Italiasta ja tallaisena katalysaattorina Suomen Rooman-instituutti. Se oli kaunista, ainakaan itsellani
ei kumpikaan silma pysynyt kuivana.

EP: Kuulostaa ihanalta ja ihana ajatus myos se, ettd kyseessa on niin vanha talo, jolla on niin vanha
historia. Ajatella, etta sielld on juhlittu satojen vuosien ajan ja on ihana olla yllapitdmassa sita
perinnetta. Kiitos Tuomas tosi paljon, etta olit vieraana. Kiitos hyvasta keskustelusta. Tama oli
Parlatorio-podcast eli Suomen Rooman-instituutin oma podcast, joka l0ytyy Spotifysta ja muistakin
yleisimmista podcast-palveluista.

TH: Ja hyvaa joulua!

EP: Hyvaa joulua kaikille.

[musiikkia]



